Denis CLARINVAL

LA TENTATION DU CERCLE




PRELUDE

L'infini n’est jamais saisissable. Il se laisse approcher, il se laisse penser, il se laisse méme
parfois éprouver comme un vertige, mais il ne se laisse pas prendre. Toute tentative de le
contenir, de le cerner, de le rendre présent sous une forme finie rencontre t6t ou tard une
résistance qui n’est pas accidentelle, mais essentielle. Et c’est peut-étre pour cela que
I'image du cercle est si juste : elle donne l'illusion la plus parfaite de la cléture, et pourtant
elle porte en elle une ouverture irréductible.

Le cercle a longtemps été la figure méme de la perfection. Il suggére I'achévement, I'unité, la
totalité, le retour sur soi. Il n’a ni commencement ni fin. Il parait offrir au regard une forme
close, maitrisée, définie. Et I'on pourrait croire gu’une forme si nette, si simple, si compléte,
serait entierement possédable par le nombre, entierement domptable par la mesure.
Comme si la fermeture visible garantissait une possession invisible. Comme si I’'on pouvait
dire : voila le contour, voila la limite, voila I'objet. Or c’est précisément la que le cercle se
dérobe.

Car mesurer le cercle, c’est rencontrer 1. Et i n’est pas seulement un nombre difficile. Il
n’est pas un détail technique qu’un calcul plus puissant finirait par épuiser. Il est le signe, au
cceur méme de la forme la plus « parfaite », d’'une indocilité de principe. 1t ne se laisse pas
écrire completement. Il ne se laisse pas enfermer dans une fraction. Sa représentation
décimale ne se termine pas, ne se répéte pas. Il faut toujours continuer. Il faut toujours
ajouter. On peut approcher, on ne peut pas achever. Ainsi, pour connaitre exactement le
périméetre du cercle, il faudrait connaitre 1 exactement, mais connaitre n exactement est
hors de portée de toute écriture finie. Le cercle, qui semble I'embléme du fini, est donc

gouverné par ce qui ne se clot pas.



Il'y a la une contradiction splendide : la figure du fini repose sur l'infini. Le cercle prétend
circonscrire une surface, comme si sa cléture pouvait enfermer ce gu’elle entoure. Mais
cette cléture elle-méme est déja hantée par l'infini. Le cercle ne maitrise pas ce qu’il
contient, parce qu’il ne se maitrise pas lui-méme. La forme qui se donne comme parfaite
n’est parfaite qu’au regard ; dés qu’on la confie au nombre, elle révele une dépendance a ce
qui excede toute finitude. On croyait tenir un objet fermé, on découvre une ouverture
masquée.

Cette ouverture n’est pas une faille au sens d’un défaut qu’il faudrait réparer. Elle est la
condition méme de ce que le cercle est. Elle signifie que toute forme close, dés qu’on veut la
posséder entierement, se révele déja ouverte par son fondement. La cl6ture n’est pas une
possession. La limite visible n’est pas une maitrise. Ce qui parait achevé ne I’est jamais au
sens ou I'on voudrait le posséder. Il y a toujours, au cceur de la forme, un élément qui
échappe, non par accident, mais par structure. Le cercle devient alors une parabole de toute
totalité : toute totalité est toujours plus vaste que ce qui la dessine.

Il ne s’agit donc pas de dire que le cercle est « imparfait ». Il s’agit de comprendre que la
perfection géométrique n’est pas une souveraineté. Elle est une apparence de souveraineté.
Elle brille comme un modele d’ordre, mais elle ne se laisse pas convertir en cléture réelle. Sa
promesse d’achevement demeure suspendue. Le cercle n’est jamais achevé au sens ou I'on
voudrait qu’il le soit, parce que son exactitude dépend d’un infini qui ne se livre pas. Il n'y a
pas de cercle plein, au sens d’une forme entierement possédée par une mesure finie. Il n'y a
gue des cercles habités par 1, c’est-a-dire des cercles déja ouverts sur 'infini.

Et cette pensée déplace plus qu’'une question mathématique. Elle touche a une maniére
d’habiter le monde. Elle rappelle que I'infini n’est pas seulement au-dela des formes, dans

un lointain métaphysique. Il est dans les formes, au coeur méme de ce qui semble le plus



stable et le plus clos. Il n"est pas ce que la forme enferme ; il est ce qui la hante, ce qui la
rend impossible a posséder totalement. L'infini n’est pas quelque chose qu’on rencontre
aprées avoir tout compris. On le rencontre au moment méme ou I’on croit avoir tout compris.
Il surgit dans la prétention de la cl6ture, comme une discréte protestation de I’ouvert.

Ainsi, I'infini n’est pas saisissable parce qu’il n’est pas un objet. Il est une condition. Il est ce
qui fait que toute forme, si parfaite soit-elle, ne se totalise jamais. Et I'image du cercle le
montre avec une netteté presque ironique : la forme de la cl6ture par excellence révéle, dés
gu’on la mesure, qu’elle vit de ce qui ne se cl6t pas. Le cercle voulait encercler. || découvre

gu’il est lui-méme encerclé, non par une autre figure, mais par I'infini qui l'innerve.



LE CERCLE BLESSE PAR L’INFINI

Le cercle se croit parfait, sir de lui, sans jointure ni commencement clair,

il prétend enfermer le monde dans son geste clos, sans fuite possible,

mais son regne géomeétrique n’est qu’'un mensonge élégant fait de courbes,
car au cceur de son périmetre tourne un nombre qui ne finit jamais,

une vibration sans repos qui le ronge de I'intérieur comme un secret,

i, I'intrus infini, déchire sa cl6ture sous I’apparence de la loi,

et plus le cercle veut se faire Dieu, plus I'infini se rit de lui,

le fini n’a jamais contenu que la marque de ce qu’il ne peut saisir,

et sa perfection annoncée n’est qu’'un masque trés mince sur I'abime,

une ronde blessée ol I'éternité s’échappe par chaque chiffre inconnu.

Si le cercle ferme la vue, mt ouvre le regard vers la nuit sans réponse,

il rappelle au monde que tout contour est une négociation avec le vide,
gue la surface qu’il enlace n’est jamais que le réve d’une prise manquée,
la forme la plus slre chancelle si son fondement se dérobe en silence,

et la prétention du parfait tombe dés qu’on l'interroge de trop pres,

car rien n’est plein dans I'univers : pas méme la rondeur d’un univers,
I'infini traverse chaque courbe comme un souffle d’origine inconnue,

il inscrit dans le tracé I'impossibilité d’en finir avec le mouvement,

et soudain le cercle cesse de rassurer : il devient une énigme tremblante,

ou le calcul s’effondre et la pensée se retrouve nue devant un vertige.

Les anciens y voyaient la figure pure de la divinité accomplie,

un dieu circulaire, sans seuil ni brisure, éternellement identique a soi,
mais nul dieu ne pourrait ainsi nier le manque qui fonde toute naissance,
car une perfection sans faille ne pourrait rien accueillir de vivant,

le cercle parfait serait un tombeau ou rien ne respire ni ne grandit,

un monde sans l'infini serait une salle close ou la pensée étouffe,



alors 1t surgit comme une révolte contre la prison resplendissante,
il signifie que le divin ne domine pas la forme mais la traverse,
gu’il n’est pas le maitre des contours mais I’'ouvreur de passages,

et le cercle devient le seuil ou une lumiere cachée demande encore a passer.

Tt ne se laisse pas enfermer, il fuit toute capture et déjoue toute régle,
il est la lettre secréte par laquelle le chaos habite la géométrie,

la note folle dans la partition parfaite, I'accident fondateur du cercle,
et pourtant c’est lui qui garantit que la courbe est bien ronde,
paradoxe éclatant : I'ordre ne tient que par un désordre irréductible,
la forme n’est vraie que grace a ce qui la trouble et I'inquiéte,

ce n'est pas la maitrise qui fait la beauté mais son impossibilité,

le monde est une blessure qui refuse de se cicatriser pour durer,

et sans cette blessure, la vie ne serait qu’un dessin mort sur une table,

une figure impeccable qui n’attend plus rien et ne donne rien.

On croit tracer un cercle quand on prend le compas en main,

mais on ne fait que mimer le geste d’une perfection introuvable,
le crayon glisse sur le papier et déja I’erreur I'emporte, minuscule,
une aspérité du grain, un souffle, un frémissement du poignet,

et la grande illusion s’effrite : jamais la main ne rejoint I'idée,
jamais I'absolu ne se laisse capturer par les doigts qui tremblent,
il 'y a pas de cercle humain qui ne soit pas un aveu de faiblesse,
et c’est en cela qu’il devient plus grand que le concept lui-méme,
car la faille avoue que nous sommes faits d’un infini qui demeure,

et que chaque geste révele la part d’éternité qu’il ne peut contenir.

Il faudrait renoncer au fantasme d’achever la courbe pour comprendre,
reconnaitre que la beauté du cercle vient de son rapport a I'inachevé,

gue l'infini n’est pas un extérieur mais une présence intime qui insiste,



gue le bord qu’il trace n’est pas un mur mais une invitation,

a tourner encore, a chercher I'entrée dans ce qui semble fermé,

le cercle n’est pas une prison, mais une orbite autour du vide vivant,
un mouvement qui n’a pas pour destin de se fermer, mais de durer,
et c’est dans ce durable sans fin que nait |a joie tragique du réel,

car tant que la courbe court, une lumiére se tient au-devant d’elle,

appel silencieux qui transforme la limite en chemin.

I n’y a pas de cercle qui n"ait besoin d’un centre pour tenir debout,
mais le centre est un point sans dimension, un rien qui stabilise le tout,
une absence au cceur du visible, une origine sans matiére ni lieu,

cela suffit a montrer que la stabilité vient d’un vide consentant,
I’équilibre le plus parfait se fonde sur une impossibilité de saisir,

et le centre du monde est toujours un creux, jamais une pierre,

la force des choses prend racine dans ce qui leur manque,

et notre propre gravité ne vient que de ce qui nous échappe,

Tt en est le nom mathématique, mais le divin en est le sens,

car I'infini n’est pas au-dessus : il est dedans, dans le manque.

Le cercle voudrait dire : « il n’y a plus rien a ajouter »,

mais 1t répond : « tu n’auras jamais le dernier mot »,

et la surface contenue n’est jamais contenue entiérement,

elle fuit par chaque chiffre que I’on découvre au loin,

comme si un océan se cachait dans la plus petite rondeur,
comme si la moindre assiette portait le vertige des planétes,

la plus humble roue devient cosmique si I'on y regarde trop pres,
et le quotidien s’ouvre comme une frontiere qui s’efface,

un rappel que le fini n’est qu’une forme de passage,

et que I'infini ne demande qu’a circuler dans nos gestes.



L’homme qui trace un cercle croit tenir le monde dans son poing,
mais la ligne se retourne contre cette assurance fragile,

elle dit que la totalité n’existe pas, méme dessinée sans défaut,

qgue la complétude n’est qu’une illusion d’arrét,

gue la vie n’est vie que par sa propension a déborder,

I'infini ne se laisse jamais contenir dans un contour net,

il passe entre les nombres, entre les mots, entre les raisons,

il fait de chaque limite une promesse d’ouvert,

et si le cercle fascine, c’est parce qu’il ment juste assez pour rassurer,

avant de nous rappeler que tout demeure plus grand que nous.

Aussi la vraie figure n’est pas le cercle mais la spirale,

gui ne revient jamais exactement ou elle est passée,

qui avance en tournant, fidéle au centre mais libre dans I’écart,

elle assume la faille comme moteur du mouvement continu,

elle ne cherche pas a fermer le monde mais a I’élargir,

elle laisse I'infini se dire dans la forme au lieu de I'y étouffer,

et chaque boucle est une respiration, une reprise du possible,

nous sommes des spirales marchant dans la nuit de notre ignorance,
et c’est ce vertige heureux qui nous fait tenir debout,

parce que l'infini ne se saisit pas : il se suit.



MEDITATION

Le cercle se présente comme I'embléeme méme de la perfection. Il donne au regard une
cloture nette, continue, sans faille apparente. Il promet I'achévement, la totalité, le retour
sur soi. Rien n’y semble dépasser, rien n'y semble manquer. Il y a dans sa forme une
évidence presque souveraine : une ligne qui se referme, un monde tenu par un contour, une
harmonie visible. Et pourtant, des qu’il ne s’agit plus seulement de le contempler, mais de le
mesurer, de le posséder par le nombre, cette souveraineté se défait.

Le cercle prétend enfermer une surface finie. Il cerne un espace. Il dit : voici la limite, voici
I'intérieur, voici le dehors. Il semble offrir au fini sa figure la plus accomplie. Mais cette
cloture repose sur une dépendance. Pour connaitre sa mesure, pour saisir son périmetre,
pour convertir sa forme en exactitude, il faut . Or 1 ne se laisse jamais saisir. || ne se donne
jamais comme un nombre fini. Sa représentation ne s’acheve pas. Elle ne se répéte pas. Elle
oblige a continuer. Elle interdit |la totalité. Ainsi, la forme la plus close en apparence est
gouvernée par ce qui ne se clot pas. Le cercle, figure de la fermeture, est traversé par une
ouverture mathématique qui le contredit de I'intérieur.

C’est la que réside la contradiction féconde : le cercle est fini dans sa figure, mais infini dans
ce qui fonde sa mesure. Il se donne comme cloture, mais son essence dépend d’un infini qui
travaille en secret. Il croyait définir la perfection, et voila que m lui rappelle qu’il n’est qu’une
tentative. Il croyait étre la victoire du fini, et il devient I’lhumiliation du fini par l'infini. L'infini
n’est pas seulement ce que le cercle pourrait contenir ; il est déja dans le cercle, comme une
pulsation insaisissable, comme un coeur qu’on ne finit jamais de compter.

Méme le geste le plus simple le montre. Tracer un cercle au compas donne l'illusion d’'une

exactitude. La main ferme la courbe, I'ceil reconnait la perfection, le trait revient a son point



de départ. Mais cette exactitude est d’ordre visuel, non d’ordre totalisant. On obtient une
forme convaincante, une approximation suffisante pour la vie pratique, pour le dessin, pour
la construction. On approche la figure. On la répéte. On la reproduit. Et pourtant I’exactitude
ultime échappe. On peut dessiner un cercle impeccable, mais on ne peut pas en épuiser la
mesure. || demeure toujours un reste, non comme une erreur, mais comme une structure.
L’infini habite le fini, non comme un supplément lointain, mais comme une condition intime.
Philosophiquement, cette lecon déborde la géométrie. Elle dit quelque chose de toute forme
qui prétend clore le réel. Toute forme close, des qu’elle veut se posséder elle-méme,
rencontre ce qui la déborde. Toute perfection, dés qu’elle se présente comme totalisation,
se révele masque. Non parce que la forme serait mensonge, mais parce que la cl6ture n’est
jamais une possession. Le fini peut dessiner des contours, il ne peut pas abolir ce qui, en lui,
excede toute finitude. L'infini ne se tient pas seulement « au-dela » ; il travaille « dedans ». Il
n’est pas I'extérieur de la forme, il est sa nervure secréte.

Ainsi, le cercle cesse d’étre la figure tranquille de I'achevement. Il devient la figure de
I'inaccompli déguisé. Il montre que I'achevement visible ne garantit pas I'achevement réel. Il
montre que toute cl6ture est fragile dés qu’elle prétend étre souveraine. Et cette fragilité
n’est pas une faiblesse a déplorer : elle est une ouverture a reconnaitre. Car ce qui empéche
la forme de se totaliser empéche aussi le réel de se fermer. Sous la surface lisse du cercle, un
nombre infini palpite. Sous la promesse d’une perfection, une ouverture demeure. Et c’est
peut-étre cela, finalement, qui rend la perfection habitable : non sa cl6ture, mais la faille

silencieuse par laquelle elle est traversée.

10



LA TENTATION DU CERCLE

Toujours nous cherchons a fermer ce qui tremble, a tracer un contour net
autour de I"énigme qui s’échappe, a transformer |’abime en paysage sdr,
et le compas tourne comme une main qui veut posséder le monde,
comme si la ligne pouvait arréter I'infini a I’'endroit du trait,

comme si le cercle était une victoire contre la fuite des formes,

une preuve que |'esprit peut capturer ce qui refuse d’étre saisi,

mais déja le chiffre glisse, le nombre se dérobe, la courbe vacille,

n ricane dans I'ombre, rappel gu’aucune perfection ne tient debout,

et que sous la surface polie de la figure la faille palpite encore,

défendant le droit de I'infini a respirer dans le fini.

Nous voulons que tout se tienne, qu’un seul geste suffise a dire le tout,
gue la rondeur soit la paix, la cl6ture la réponse, I'horizon le terme,
mais Magritte savait bien que ce désir porte déja le poison,

qgue I'impossible est ce que I'image tente de cacher en se montrant,
gu’un cercle parfait est une imposture, une illusion de calme,

un anneau pour ne pas entendre le bruit de ce qui manque,

et pourtant, de notre main obstinée, nous cherchons a unir les bords,
a nier la bréche, a effacer le passage, a suturer la lumiére,

a oublier que I'origine reste ouverte comme une question nue,

et qu’il n’y a d’avenir que dans ce qui ne se ferme pas.

La tentation du cercle est la tentation du repos dans le connu,

c’est vouloir qu’il n’y ait plus de nuit, plus d’invisible, plus de risque,

c’est espérer que la clarté regne sans partage sur les yeux rassurés,

mais I’ceil sans ombre ne voit plus rien, et la lumiére entiere tue le monde,
le cercle, croyant protéger le réel, finit par I’étouffer dans sa paix,

il oublie que la vie vient de I’'angle, du manque, du vertige,

11



que le coeur ne bat que parce qu’il y a une ouverture au-dedans,
et que toute forme qui ne tremble plus n’est déja plus vivante,
il est facile d’admirer la perfection, mais elle ne nous sauvera pas,

car rien ne s’arrache au néant dans une boucle close.

C’est la spirale qui dit vrai, la courbe qui s’éloigne d’elle-méme,

fideéle a son centre mais décidée a ne jamais se répéter,

elle danse avec la faille au lieu de la masquer sous une symétrie creuse,
elle admet que l'infini ne s’enferme pas : il se poursuit, il se prolonge,
elle fait du pas de c6té une loi plus grande que tout destin rectiligne,

et de chaque tour un monde neuf qui apprend a respirer,

Magritte le savait : I'impossible est la matiére méme de la forme,

et c’est en I'’embrassant qu’une figure devient vérité,

la oU le cercle ment pour rassurer, la spirale avoue pour grandir,

et cette confession seule mérite le nom de beauté.

Alors la tentation du cercle n’est que la peur de I'ouverture,

le désir de dormir dans une forme close a I’abri de la nuit,

mais celui qui ose regarder la faille comprend que rien ne manque,
que l'infini n’est pas une perte mais une présence sans limites,
gu’un monde achevé serait un monde mort et sans lendemain,
que toute cloture est une tombe si elle n’a plus de bréche,

et que la seule perfection digne de foi est celle qui se dépasse,

il 'y a pas de cercle accompli : il n’y a que des lignes

qui feignent de se rejoindre pour mieux nous rappeler encore

gue la lumiére a besoin d’inconnu pour rester vivante.

Nous pensions qu’un seul centre suffisait a notre pas fragile,
gu’il fallait revenir toujours au méme point pour se protéger,

gue I’'enfance du monde reposait dans la ronde réguliére,

12



mais ce retour est un piege qui cache la peur du lointain,

la spirale, elle, ne renie pas son origine, elle s’en éloigne,
non par trahison mais par fidélité au mouvement premier,
elle sait que I'amour n’est pas rester, mais continuer d’aller,
que le juste n’est pas I'immobile, mais la tension qui avance,
et que la perfection ne nait jamais de la répétition stérile,

mais de I"audace qui se défait du cercle pour respirer plus loin.

Il est des esprits ronds, comblés d’eux-mémes, rassasiés trop tot,
des pensées sans faille, des certitudes sans vertige ni profondeur,
ils croient que la vérité se tient dans une forme close et juste,
mais leur calme n’est qu’un refus de voir trembler la lumiére,

ils oublient que tout dieu caché dans le cercle finit étouffé,

gue I’éternité n’est pas un amas d’instants identiques,

mais I'espace d’une ouverture ou tout peut recommencer,

ils veulent un monde clos, un monde sir, un monde stable,

mais la vie s’échappe toujours par un détail négligé,

et le souffle part |a ol la symétrie croyait régner.

Magritte peignait des cercles qui se prenaient pour le ciel,

des horizons qui trahissaient I'ceil par un mensonge tranquille,
pour lui, la forme voulait toujours trop dire ce qu’elle cache,

et I'image, comme le réel, manquait d’humilité devant l'invisible,
le cercle devient alors la figure de I’orgueil des surfaces,

une barriere polie qui feint de connaitre ce qu’elle entoure,
alors que le fond demeure immense, délié, jamais fini,

ce fond qu’on ne regarde plus lorsqu’on adore la forme lisse,
comme si I’énigme devait se faire oublier sous le contour,

comme si I'infini devait s’excuser de ne pas tenir dans un dessin.

13



La tentation du cercle n’est pas seulement une faute de géométre,
elle est une aventure humaine, la premieére et la plus tenace,
vouloir que tout fasse sens, que rien ne dépasse ni ne déborde,
vouloir que I’étre se donne en pleine lumiére, sans résistance,
mais le réel n’accepte pas de se rendre en totalité,

il garde des recoins ou le jour n’a jamais posé son pied,

il protége son secret au coeur méme de son apparence,

et la faille, souriante, veille a ce que nul ne s’approprie tout,

nous sommes condamnés a I’ouverture, c’est notre salut,

et notre gloire est de ne jamais posséder ce que nous aimons.

Ainsi je laisse le cercle a ceux qui cherchent un monde sans nuit,
a ceux qui veulent une forme docile qui ne conteste jamais,

moi, je marche avec la spirale, dans son pas hésitant et lumineux,
je fais du vertige mon abri et de I'infini mon compagnon,

je sais que la vérité se glisse dans ce qui ne se ferme pas,

gue la joie nait dans le tremblement, non dans le repos parfait,
je garde ouverte la faille qui me sépare du centre immobile,

et c’est par la que I'espérance me rejoint, discréte mais sre,

car une vie vraiment vivante ne tient pas dans un cercle,

elle s’élance toujours plus loin que son propre dessin.

14



LA SPIRALE

La spirale apparait comme une réponse, non pas au sens d’une solution qui viendrait
corriger un probléme, mais au sens d’un geste qui change la maniére méme de se tenir dans
la forme. Le cercle avait offert a I'imaginaire humain la promesse la plus séduisante : celle
d’une cloture parfaite. Il semblait dire que le fini pouvait se donner une figure accomplie,
gue le contour pouvait étre souverain, que I'achévement pouvait étre visible. Pourtant, il a
suffi d’approcher le cercle par sa mesure pour découvrir la blessure secréte de sa perfection.
nt I’habite, m le travaille, m I'ouvre. La cl6ture n’est pas totale ; elle n'est méme pas
totalisable. Le cercle, qui prétendait enfermer, se réveéle hanté. Il ne maitrise pas ce gu'il
contient parce qu’il ne se maitrise pas lui-méme. La forme du fini est gouvernée par un infini
qui refuse de se laisser posséder.

De la nait la tentation du cercle. Ce n’est pas seulement une question géométrique ; c’est
une inclination existentielle. Le cercle attire parce gu’il promet la paix. || promet l'unité, le
retour, la sécurité d’'un monde enfin refermé sur lui-méme. Il promet qu’il n’y aura plus
d’errance, plus de risque, plus de faille. Il promet une demeure sans courants d’air. Il promet
une vérité qui n’aurait plus besoin de voile. Cette tentation est profonde, parce qu’elle
répond a la fatigue de vivre dans |'ouvert. Elle répond au désir humain de stabiliser, de
conclure, de totaliser. Elle répond au réve d’une lumiere qui supprimerait toute ombre. Mais
ce réve est ambigu, car la cloture parfaite est aussi une immobilité parfaite. Elle rassure,
certes, mais elle étouffe. Elle met fin a la respiration. Elle fait de la forme une prison, méme
si cette prison est harmonieuse.

La spirale libere I'infini présent dans le fini que le cercle tentait d’enfermer. Elle ne nie pas le

centre, elle ne nie pas la forme, elle ne nie pas le besoin d’orientation. Elle refuse seulement

15



la fermeture. Elle dit que I'on peut rester fidele a un centre sans revenir identiqguement au
méme point. Elle dit que I'on peut reprendre sans répéter. Elle dit que le mouvement peut
étre continuité sans étre cloture. La ou le cercle promettait 'achévement, la spirale assume
le devenir. Elle maintient une loi intérieure, une cohérence, un rythme, mais elle laisse
respirer I'infini. Elle ne prétend pas posséder la totalité ; elle la laisse se déployer. Elle
transforme la forme en chemin.

Ce déplacement est décisif. Dans le cercle, I'infini est une blessure cachée, une contradiction
qgue la forme masque tant qu’on la contemple. Dans la spirale, I'infini devient explicite, non
comme un au-dela, mais comme un mouvement. La spirale ne dissimule pas |'ouverture, elle
I’habite. Elle ne promet pas une perfection close, elle promet une fidélité en marche. Elle ne
réve pas d’'un repos absolu, elle propose une tenue : tenir le centre tout en acceptant I'écart,
accepter I'écart tout en gardant la direction. Elle rend visible ce que le cercle ne pouvait
supporter qu’en secret : I'idée que la vérité, la vie, le sens ne se possedent pas, mais se
poursuivent.

La spirale est donc une figure de libération, mais d’une libération rigoureuse. Elle n’est pas
dispersion. Elle n’est pas fuite. Elle nest pas un abandon de toute forme. Elle est la forme
qui reconnait que la cléture est mortelle. Elle est la forme qui accepte I’asymptote,
I'inaccompli, le toujours-a-venir, non comme une défaite, mais comme une respiration. Elle
est la maniére de faire place, dans le fini, a I'infini sans que I'infini dévore le fini. Elle laisse
I'infini travailler, non comme un scandale, mais comme une promesse.

Ainsi se dressent trois piliers, non comme des concepts juxtaposés, mais comme une
dramaturgie intime. Le cercle blessé révele que toute perfection apparente est traversée par
ce qui ne se ferme pas. La tentation du cercle révele le désir humain de faire taire cette

ouverture, de conclure, de se protéger. La spirale, enfin, propose un autre geste : ne pas nier

16



I'ouverture, ne pas la recouvrir, mais lui donner une forme habitable. Elle est le mouvement
qui refuse la cléture, fidele au centre et pourtant en devenir, laissant I'infini respirer dans le
fini. Elle ne cl6t pas le monde : elle le rend praticable. Elle ne totalise pas la vie : elle lui rend
sa direction. Elle ne prétend pas atteindre une fin : elle apprend a marcher dans I'infini qui

demeure, et a y trouver non une prison, mais un chemin.

17



LA SPIRALE

Rien n’est jamais repris au méme point, méme lorsque I’on revient,

car un cercle n’est qu’un mensonge que la marche dément d’elle-méme,
et le départ, croyant rejoindre I'origine, trouve déja un autre monde,

ce n'est pas le méme sol, ni la méme nuit, ni la méme respiration,

le pas le plus fidele est celui qui ose la différence du retour,

la spirale nait de cette fidélité inquiete au centre tremblant,

elle tourne sans répéter, elle avance sans trahir,

elle ne ferme pas la mémoire, elle la déploie vers I'a-venir,

une courbe qui entend I'appel du plus loin derriére elle,

et qui répond par un élan que rien n’acheve.

Le cercle croit se suffire a lui-méme, le centre y dort comme un roi,
mais la spirale sait que le coeur ne pulse que par I'ouverture,

gue la vie se briserait si elle devait toujours revenir a I'identique,
que la paix immobile n"est qu’un autre nom de la mort muette,

et qu’il faut s’écarter de soi pour étre vraiment soi,

elle se souvient du commencement, mais n’en fait pas un tombeau,
elle veut que I'aube magnifique dure au-dela du premier matin,
elle délivre I'origine du poids de la perfection close,

et fait de la source une promesse qui marche,

a chaque tour plus vaste et plus profonde.

La spirale ne renie aucune de ses courbures anciennes,
elle les porte en elle comme des anneaux de devenir,
elle se souvient sans se figer, elle espére sans s’oublier,
tout en elle dit que I'infini n’est pas ailleurs mais dedans,
prét a sortir par la fente que le cercle voulait sceller,

T inscrit dans le tracé, comme un secret qui respire,

18



nombre sans fin qui délivre la forme de son orgueil,
nombre blessure du parfait, et donc sa vérité,
chaque tour affirme que le fini ne tient pas debout tout seul,

gu’il ne vit qu’en s’ouvrant a plus grand que lui.

La spirale danse avec la faille au lieu de I'effacer,

c’est dans sa torsion que la lumiére trouve un passage,
et le clair se glisse entre deux ombres en lutte amicale,
non pour les vaincre, mais pour naitre d’elles,

elle fait confiance a I’écart qui ne s’additionne pas,
mais qui devient présence neuve lorsqu’il se prolonge,
elle est une géométrie du souffle plus que de la pierre,
un tracé de patience qui renonce a la cloture facile,

et qui sait que I’horizon s’élargit de son propre vertige,

sans autre fin que la liberté de croitre encore.

Nous avons cherché trop longtemps a enfermer la joie,

a en faire un cercle complet, un ciel sans fissures,

mais la joie est spirale, elle s’étend si on la laisse aller,

elle ne supporte pas I'immobile, elle n’aime que le pas en avant,
elle se déploie dans ce qui tremble, dans le presque,

elle appelle I'infini comme un ami d’enfance retrouvé,

et refuse que la perfection tue I’élan du désir,

il faut un peu d’incertain pour que la joie demeure,

il faut une ouverture pour que le feu respire,

il faut la spirale pour que I'excés devienne naissance.

Dans la spirale, aucune étape ne répete la précédente,
et pourtant chacune la contient comme une étoile incluse,

tout se reconnatt, rien ne s’acheve, tout continue,

19



la forme a trouvé son courage : celui de devenir,
non pas plus, non pas mieux, mais autrement,

le monde se refuse au dernier mot et c’est sa gloire,
ce qui grandit n’a pas besoin de garantir sa fin,

il suffit qu’il persiste dans la lumiére disponible,

il suffit qu’il rejoigne la nuit en I’éclairant un peu,

pour qu’une vie entiere prenne sens dans une seule courbe.

La spirale ne se dirige ni vers le haut ni vers le bas,

elle se dirige vers plus loin, et c’est tout son horizon,
elleignore les hiérarchies de I’ascension et de la chute,
elle veut I'espace qui s’ouvre, pas le trone qui enferme,
elle transforme I’attente en voyage et le manque en appel,
elle refuse que |'origine se substitue a la destinée,

elle donne congé au cercle qui révait d’autorité,

elle accorde a chaque pas une dignité nouvelle,

et elle fait du passage I'unique royaume habitable,

ou jamais la lumiére n’épuise sa chance.

Magritte I’avait deviné dans le sourire de I'impossible :
une forme n’est vraie que si elle accepte de s’échapper,
que si elle dépasse le dessin qu’elle produit,

que si le visible s’avoue traversé par l'invisible,

un cercle est une promesse trop vite trahie,

la spirale n’en promet aucune, et pourtant elle délivre,
elle ne dit pas « voici la vérité », elle dit « encore »,

elle n’offre pas I'éternel, elle offre I'avenir,

elle ne montre pas 'infini, elle 'engendre au passage,

dans le simple mouvement d’une courbe confiante.

20



Les temples trop sages se veulent ronds et complets,

mais le cceur humain bat selon une autre géométrie,

celle qui tremble, qui s’élargit, qui s’arrache pour aimer,

nous ne sommes pas faits pour dormir dans le parfait,

nous sommes faits pour ouvrir le monde de nos mains incertaines,
pour donner au visible une part de son ombre en retour,

pour habiter la faille sans la craindre,

pour veiller sur le passage qui nous relie au souffle,

nous sommes nés spirale, et nous le savons malgré nous,

des que le désir appelle ce qui n’est pas encore la.

Ainsi je marche dans la courbe vivante de la nuit persistante,
je ne cherche pas la fin du chemin mais son allégement,

je laisse a d’autres la gloire froide de la perfection,

je préfére I'éternité fragile qui s’exerce en devenir,

I'infini revenu dans le fini comme un droit secret,

chaque pas agrandit le monde sans le refermer,

chaque souffle fait de I'aube une promesse encore neuve,
et la spirale veille, claire, ouverte, fraternelle,

c’est en elle que je place ma confiance :

car elle seule sauve le cercle d’étre une prison.

21



LA TENTATION DE L'IMPOSSIBLE

Magritte, « La tentation de I'impossible », 1928

22



Il peint ce qui n’existe pas encore, et pourtant la chair déja respire,

comme si la couleur précédait le corps, comme si la forme attendait son ame,
le pinceau s’avance dans I'air, a la rencontre d’une présence incertaine,

et la femme debout, encore sans surface, devient une promesse de peau.

Le réel n"est pas la ; il vient.

Il s"approche du visible par la patience du geste suspendu,

il ne se donne pas d’un coup, il demande qu’on I’accueille,

le peintre n’observe pas : il espére, doucement, avec le regard.

Et dans cet espoir nait un étre qui n’appartient a personne encore,

une apparition fragile qui refuse d’étre déja nommée.

Il ne peint pas un modeéle : il engendre un mysteére.

La nudité n’est pas donnée ; elle surgit d’'une hésitation qui scintille,

comme si chaque touche devait convaincre le monde d’admettre sa naissance,
comme si la vérité n"apparaissait qu’au bord du retrait.

La lumiéere avance avec prudence vers |'épaule a inventer,

les ombres ne tombent pas mais montent comme un souvenir du néant,

et le corps, qui n’est pas encore un corps, attend d’étre pensé.

Aucune ligne n’est exacte, aucune n’est fausse : tout est possible.

Le visible n’est pas la vérité ; il est le commencement de la vérité,

ce frémissement ou I'infini cherche une place dans le fini.

Le peintre sait que le monde serait insupportable sans la faille,
et que I'art ne vaut que par I'espace qu’il laisse a I'inachevé.
La tentation de I'impossible n’est pas de posséder,

mais de préserver I'ouverture par laquelle la vie passe.

Il faut laisser un bord trembler pour que la lumiéere y adhére,

il faut une faille pour que I’évidence cesse de nous aveugler.
Dans la toile, 'impossible n’est pas un mur,

il est une fenétre par ou I’étre entre dans I'apparence.

23



L'impossible n’est pas I'envers du réel :

c’est sa promesse inavouée.

Le pinceau hésite, non par faiblesse, mais par justice envers l'invisible.
Il n’avance pas pour remplir une forme, mais pour laisser un passage.
L'ceuvre ne nait pas dans la plénitude,

mais dans cette réserve du sens qui protege le mystére.

Car si le geste allait au bout de lui-méme,

si chaque détail était achevé sous le regard,

le tableau deviendrait un cercle parfait, donc sans avenir.

Alors le peintre s’arréte avant la fin,

il renonce a la cloture pour que I’étre continue,

il laisse a celui qui regarde le soin de compléter la lumiére.

La tentation du cercle serait de dire : « Tout est la. »

La tentation du peintre est de répondre : « Rien n’est jamais la tout entier. »
Il ne montre pas la femme nue : il montre I'arrivée de sa présence,

I'instant fragile ol quelque chose demande a devenir vrai.

Son geste défie le monde clos de la certitude satisfaite,

il refuse la prison de I'identique, méme si elle rassure,

il trace la spirale d’un avenir que le contour ignore.

Ce qu’il peint ne se tient pas dans le cadre : ¢ca déborde,

¢a glisse au-dela des murs, dans le regard qui s’ouvre encore,

et ce débordement seul mérite le nom de beauté.

Alors Magritte ne fait pas un portrait : il crée une breche dans le visible.
Il rend a la vision ce qu’elle avait perdu : la vulnérabilité du regard.

Il rappelle que nous ne voyons pas pour savoir,

mais pour approcher un mystére qui nous précede.

L’art n’est pas une réponse, il est une question prolongée,

24



une interrogation qui refuse de se résoudre en certitude.

Il veille a ce que le monde ne devienne jamais un cercle,

il garde pour la poésie une place ou se tenir debout,

il affirme que I’étre aime se cacher pour étre mieux rencontré,

et que l'invisible n’est pas une absence, mais une demande.

L’impossible est la réserve de I’étre,

ce qui reste a naitre tant que I’on ne ferme pas la forme.

Car si le monde s’achevait, il se tairait dans une perfection sans appel,
et rien ne pourrait plus arriver, ni un visage, ni un souffle, ni un dieu.
Le tragique commence |a : dans cette loi implacable du vivant,
gu’une existence n’est fidele a elle-méme qu’en demeurant ouverte.
La mort serait une forme close ; la vie refuse ce destin trop droit,

elle défait ce gu’elle fait, elle défroisse le cercle en spirales,

elle garde I'imprévu comme sa réserve d’espérance,

et I'inaccompli comme sa seule maniére d’étre vrai.

Ce n’est pas la chute qui est tragique :

c’est I'idée que I'on pourrait cesser de devenir.

Le tragique n’est pas I'échec du parfait,

il est le refus de le considérer comme une fin désirable.
Car ce qui est accompli ne regarde plus personne,

il ne s’adresse plus, il ne demande plus, il ne cherche plus.
Le cercle dit : « Voila, tout est dit »,

et la parole se fige en pierre sans respiration.

Mais la spirale murmure : « Continue encore »,

et le monde garde son droit d’exister davantage.

Le tragique n’est pas le contraire du bonheur :

il en est la condition profonde.

25



Magritte le sait : I'ceuvre véritable doit rester inachevée,
non par paresse du geste mais par fidélité au mystere.
Le peintre s’arréte avant que la forme ne se suffise,

afin que la lumiére puisse y poursuivre son ceuvre

dans I'ceil du spectateur qui prolonge le trait.

Ainsi, la création n’appartient plus a une seule main,
elle passe dans le regard d’autrui comme une offrande,
elle devient partage du non-terminé entre vivants,

elle n’est grande que par ce qu’elle laisse ouvert,

par ce que chacun doit terminer sans jamais y parvenir.

Alors le tragique n’est pas une affliction,

il est une vigilance contre la cloture et la mort.

Il est le serment que le réel ne sera jamais figé dans un cercle,
gue la lumiere trouvera toujours un interstice pour renaitre,
que l'infini respirera encore dans le fini récalcitrant,

gue I'amour aura toujours une part d’'impossible a viser.

Le poéte entre comme le peintre : dans la faille,

dans l'irrésolu, dans le tremblement d’une phrase nue.

Et c’est Ia que le monde se remet a vivre,

la ou rien n’est jamais accompli tout a fait.

26



L'’HOMME AU BORD DE L'ETANG

L’homme demeure dubitatif, comme s'il avait cru, un instant, pouvoir emprisonner toute

I’eau de I’étang dans un cercle. Son geste était minuscule, presque enfantin, un caillou jeté

27



dans la surface. Mais dans ce geste se glissait une prétention immense, souvent invisible a
celui qui la porte : croire qu’un point peut définir la totalité, qu’une forme née sous la main
pourrait imposer sa loi au réel, que I'’eau consentirait a demeurer dans le dessin qu’on lui
propose. Le caillou touche I'étang, et déja le cercle apparait, net, pur, parfaitement lisible. La
pensée se reconnait dans cette rondeur. Elle y voit un ordre. Elle se dit qu’elle tient enfin
guelgue chose : un commencement, une limite, un centre.

Mais les cercles s’élargissent. lls s’éloignent. lls se multiplient. lls ne restent pas « le » cercle.
IIs deviennent une série de cercles, une propagation, une fuite. Et surtout, ils refusent de
demeurer parfaits. La moindre brise les altere, une irrégularité du bord les tord, une herbe
qui affleure les brise. lls se fragmentent, se dissipent, se transforment en tremblements
confus. Puis ils disparaissent. L'étang reprend son énigme, comme si rien n’avait eu lieu.
L’eau redevient profondeur impassible, miroir sans promesse, surface ouverte. Le monde ne
s’est pas laissé retenir.

Le doute de 'lhomme nait dans cet intervalle. Il ne vient pas d’une théorie. Il vient du
spectacle méme de la forme qui échappe. Il comprend, sans mots, que la rondeur qu’il
aimait n’était qu’un instant. Il comprend que la forme qu’il croyait imposer n’a pas de
pouvoir sur ce qu’elle touche. Elle apparait, certes, mais elle ne régne pas. Elle est réponse et
non commandement. Elle est conséquence et non loi. L'eau ne se plie pas a l'ordre ; elle le
laisse s’inscrire un moment, puis elle le reprend, le dissout, I’efface. Le réel tolére nos figures
comme on tolére un jeu, et il les déjoue aussitot qu’elles se prennent pour des prises.

Ce doute est le moment ou le cercle se brise intérieurement. Il ne se brise pas en éclats
visibles : il se brise comme se brise une certitude. La pensée découvre qu’elle ne maitrise
rien, qu’elle ne tient pas le monde, qu’elle ne le posséde pas davantage en le dessinant. Elle

croyait étre cause, elle n’est que déclenchement. Son geste n’a pas créé la loi de I'eau, il I'a

28



seulement révélée : I'eau se propage, |I'eau vibre, I'’eau ne se laisse pas arréter par une
forme. Le monde répond a la prétention de la cléture par une douceur ironique. Il ne se
révolte pas, il rit silencieusement, comme rit la surface qui reprend son calme.

Ainsi se donne, dans une scéne presque anodine, la grande lecon du fini. Le cercle nait pour
tenir l'infini, et I'infini répond gu’il ne tient pas. Tout contour est provisoire. Toute certitude
est une rondeur passageére. Le réel, méme quand il semble docile, vibre trop pour étre rangé.
Et I'hnomme, au bord de I’étang, apprend cela sans discours : la réalité n’est pas un objet que
I'on enferme, mais une présence qui passe, qui se retire, qui recommence. Le doute n’est
plus alors un manque de confiance ; il devient I'entrée dans une autre forme de rapport, plus
humble, plus attentif, plus vrai. Le cercle qui s’efface ouvre déja sur la spirale, sur la marche,
sur I"acceptation d’'un monde qui ne se totalise pas.

Ce frisson, enfin, est déja la poésie. Non pas la poésie comme embellissement, mais comme
reconnaissance : le monde ne se laisse pas tenir, et c’est précisément pour cela gu'il

demeure vivant.

L’HOMME AU BORD DE L’ETANG

29



Il avait cru dompter I’eau d’un simple geste, comme si un caillou
pouvait faire plier I’étang a la loi ronde du cercle parfait,

comme si le monde devait obéir a la géométrie de sa main,

comme si le fini enfin contenait I'infini sous la surface docile.

Mais les ronds se sont élargis, se déformant a mesure qu’ils fuyaient,
portant avec eux le sourire discret d’une loi plus vaste que I’lhomme,
et I’étang a repris son souffle, son frisson, son trouble immémorial,
refusant d’étre I'image exacte du compas et du calcul fier,

rappelant que rien ne se laisse tracer sans résistance,

gue le cercle le plus net tremble toujours au contact du réel.

Alors I’'homme, immobile au bord du miroir qui ne reflete jamais tout,
regarde les lignes devenir ride, les ronds devenir absence,

et il comprend que le monde n’a pas juré de se rendre a sa pensée,

qgue la forme qu’il croyait parfaite ne survit pas a la liberté de I'eau,

qgue I'ordre est un veeu fragile que le vivant déjoue par sa danse.

La courbe s’efface pour naitre ailleurs, sans se souvenir du centre,

et c’est dans ce glissement que le doute entre en lui comme une lumiére,
une lucidité qui perce la certitude trop vite dressée en vérité,

I’ouverture d’un regard neuf sur l'infini qu’il voulait retenir,

et qui s’échappe toujours par la faille qu’il n’avait pas vue.

Pourtant il écoute encore, et dans le silence qui suit la vibration,

il percoit que le cercle n’a jamais été une cl6ture possible,

gu’il n’était qu’un souffle, une impulsion, une offrande au hasard,

gue la forme n’existe que pour se dissoudre dans la plus grande forme,
celle qui ne se laisse ni borner ni finir dans une image docile.
Désormais la spirale habite son esprit, discrete mais tenace,

elle I'invite a se détourner du repos froid de la perfection,

a aimer le devenir plus que I'arrivée, la question plus que la réponse,

a faire du centre non un maitre, mais un souvenir en marche,

a accueillir 'infini comme un héte qui demande toujours de la place.

30



Et ’'homme reste |3, pensif, devant I'’eau redevenue monde,
admettant que le réel n’est pas un dessin mais une respiration,

que la vérité ne tient pas dans un contour mais dans un élan,

gue la vie ne consent jamais a étre une figure terminée.

Alors il sourit un peu, comme on s’incline devant I'évidence discrete,
car I’étang a répondu sans parole : le cercle ne retient rien,

il révele seulement ce qui s’échappe, ce qui continue, ce qui fuit,

et la beauté n’est pas I'exactitude du trait,

mais la liberté souveraine du mouvement qu’il libére,

guand le caillou tombe et que le monde recommence.

31



